
347ThPQ 170 (2022), 347–  355

Thomas Schüller

Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen 
synodaler Prozesse am Beispiel des „Synodalen 
Weges“ in Deutschland

◆ Der Beitrag von Thomas Schüller, Professor für Kirchenrecht in Münster 
(Westf.), weist gleich zu Beginn darauf hin, dass weder klar ist, was eine sy-
nodale Kirche genau ist, noch auch, in welcher Weise synodale Prozesse auf 
die konkrete Lehre der Kirche Einfluss nehmen können. Zur Klärung der 
Lage kann wohl beitragen, dass man zwischen Synoden im engeren Sinne, 
das sind Versammlungen von Bischöfen, und synodalen Organen im weite-
ren Sinn unterscheidet, welche zur Beratung der Bischöfe dienen. Nur bei 
Letzteren sind auch Laien wesentlich beteiligt, aber ob ihre Stimmen einen 
Einfluss haben, hängt von den Bischöfen ab. Ähnliches gilt für den „Syno-
dalen Weg“, der gerade in Deutschland läuft und dessen Beratungsergebnis-
se – wie der Autor befürchtet – keine Verbindlichkeit haben und daher am 
Ende nur der Beruhigung des Kirchenvolkes dienen könnten. (Redaktion)

1	 Papst Franziskus, Ansprache zur 50 Jahr Feier der Errichtung der Bischofssynode; online: 
https://www.vatican.va/content/francesco/de/speeches/2015/october/documents/papa-fran-
cesco_20151017_50-anniversario-sinodo.html [Abruf: 30.05.2022].

2	 Ebd.

1	 Ausgangslage

Synodalität ist in aller Munde und das pro-
grammatische Schlüsselwort des laufenden 
Pontifikates. Franziskus wird nicht müde, 
die Synodalität als Weg der Kirche in das 
dritte Jahrtausend zu bezeichnen. Anläss-
lich des fünfzigjährigen Bestehens der Bi-
schofssynode ist sie für ihn eine „konsti-
tutive Dimension der Kirche selbst“, da sie 
„eine synodale Kirche“ befördert, die „eine 
Kirche des Zuhörens“ ist. Damit ist nicht 
das bloße akustische Hören gemeint, son-
dern „ein wechselseitiges Anhören, bei 
dem jeder etwas zu lernen hat: das gläu-
bige Volk, das Bischofskollegium, der Bi-
schof von Rom – jeder im Hinhören auf 
den Heiligen Geist, den ‚Geist der Wahrheit‘  

(Joh 14,17), um zu erkennen, was er den 
Kirchen sagt“1. Damit unterläuft Franzis-
kus die gängige und für lange Zeit katho-
lisch postulierte Lehrmeinung, es gebe auf 
der einen Seite die Bischöfe, die autoritativ 
lehren, und auf der anderen Seite die ein-
fachen Gläubigen, die im Zuhören nur ler-
nen können, also die ecclesia docens und 
die ecclesia discens. Franziskus stellt dazu in 
der Ansprache aus dem Jahr 2015 fest: „Der 
sensus fidei [der Glaubenssinn] verbietet, 
starr zwischen Ecclesia docens [der lehren-
den Kirche] und Ecclesia discens [der ler-
nenden Kirche] zu unterscheiden, weil auch 
die Herde einen eigenen ‚Spürsinn‘ besitzt, 
um neue Wege zu erkennen, die der Herr 
für die Kirche erschließt.“2 Wenn man so 
will, rehabilitiert Franziskus den sensus fi-



348

dei, den er besonders in der gelebten Fröm-
migkeit der Gläubigen entdeckt und wert-
schätzt, um ihn im synodalen Miteinander 
von bischöflichen Amtsträgern und Gläubi-
gen zu einer wesentlichen Konstante im ge-
meinsamen Ringen um Lösungen aus dem 
Glauben zu markieren. Denn bekanntlich 
hat auch das II. Vatikanum in LG 12 die be-
ständige Lehre der Kirche bestätigt, dass das 
ganze Volk Gottes durch den übernatürli-
chen Glaubenssinn nicht irren kann. Leider 
ist davon im aktuellen Codex nicht viel üb-
riggeblieben, wenn in c. 750 CIC nur noch 
beiläufig davon die Rede ist, dass das de-
positum fidei „auch durch das gemeinsa-
me Festhalten der Gläubigen unter Führung 
des heiligen Lehramtes offenkundig ge-
macht“ werde. In diese Richtung scheint zu 
passen, dass das Papier der Internationalen 
Theologenkommission zur Synodalität die 
Marginalisierung des sensus fidei und des-
sen Subordination unter das Lehramt mit 
seiner inzwischen häufig rezipierten Unter-
scheidung von decision making und taking3 
bei synodalen Beratungsprozessen zemen-
tieren möchte, gleich so, als wäre der Rat der 
Gläubigen zu vernachlässigendes Beiwerk, 
während das bischöfliche Lehramt unbe-

3	 Vgl. Internationale Theologische Kommission, Die Synodalität in Leben und Sendung der Kirche. 
2. März 2018 (Verlautbarungen des Apostolischen Stuhles 215), Bonn 2018, Nr. 69.

4	 Vgl. kritisch hierzu Julia Knop, Communio hierarchica – communicatio hierarchica, in: Markus 
Graulich / Johanna Rahner (Hg.), Synodalität in der katholischen Kirche. Die Studie der Interna-
tionalen Theologischen Kommission im Diskurs (QD 311), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2020, 
153 –169, hier: 163.

5	 Den Hinweis auf Bischof Cyprian von Karthago verdanke ich meinem Mitarbeiter Thomas 
Neumann (Münster) in seinem Beitrag „Synodalität ‚Down Under‘. Ein rechtlicher Vergleich 
der synodalen Prozesse in Australien und Deutschland“, in: ThQ 202 (2022) (im Druck).

6	 Vgl. Internationale Theologische Kommission, Die Synodalität in Leben und Sendung der Kir-
che (s. Anm. 3), Nr. 25; die internationale Theologische Kommission beruft sich hier auf die  
14. Epistel Cyprians, in der er im vierten Kapitel auf eine Anfrage antwortet, er wolle nicht 
alleine entscheiden, sondern den Rat der Ältesten sowie die Zustimmung des Volkes einholen; 
„Ad id vero quod scripserunt mihi compresbyteri nostri Donatus et Fortunatus, Novatus et 
Gordius, solus rescribere nihil potui, quando a primordio episcopatus mei statuerim nihil sine 
consilio vestro et sine consensu plebis mea privatim sententia gerere.“

7	 Dietmar W. Winkler, Orthodoxe Perspektiven zur Synodalität, in: HK 76 (2022), Heft 6, 25 f., 
hier: 25.

rührt von diesen Stimmen alleine entschei-
det.4 Nicht selten wird für diese Spielart ei-
ner hierarchisch-katholisch enggeführten 
Synodalität Bischof Cyprian von Kartha-
go als früher Zeuge in Anschlag gebracht.5 
Cyprian ermahnt die Gläubigen, „nihil sine 
episcopo“6 zu handeln. Gerne wird auch bei 
der Einführung von neuen Diözesanbischö-
fen – so beispielsweise durch Kardinal Joa-
chim Meisner bei der Einführung des Lim-
burger Bischofs Tebartz-van Elst – ein eben-
falls Cyprian zugeschriebenes Dictum er-
wähnt, nachdem „ubi episcopus, ibi eccle-
sia“ sein solle. Diese Zitate erwecken den 
Eindruck, als reiche es aus, einen Diözesan-
bischof zu haben und schon sei Kirche im 
Vollsinn des Wortes existent und lebendig. 
In dieser verkürzenden Weise zitiert auch 
die Internationale Theologenkommission 
in ihrem Synodenpapier Cyprian, ohne aber 
zu erwähnen, dass Cyprian mit den Hinwei-
sen fortsetzt: „nihil consilio vestro“ und „ni-
hil consensu plebis“, also nichts ohne euren 
Ratschlag und nichts ohne die Zustimmung 
des Volkes. Dietmar Winkler weist darauf 
hin, „dass zu seiner Zeit eine Synode sowohl 
Klerus als auch Laien umfasste und keines-
wegs nur beratenden Charakter hatte“7.

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse



349

Diese Vorüberlegungen sind hilfreich, 
um einige verzerrte Wahrnehmungen 
von Synodalität in der katholischen Kir-
che zu korrigieren. Diese oszillieren zwi-
schen der Annahme, dass gemeinsame Be-
ratung von Bischöfen und Gläubigen in ei-
nem kirchenrechtlichen Format – wie zum 
Beispiel einer Diözesansynode – bedeute, 
dass es sich um einen demokratischen Ent-
scheidungsprozess handle, an dessen Ende 
alle mitentscheiden können, und auf der 
anderen Seite in der These, synodale Be-
ratungsprozesse änderten nichts an der al-
leinigen Entscheidungskompetenz der Bi-
schöfe, die auf solchen Rat weder notwen-
dig angewiesen noch an ihn gebunden wä-
ren. Schon der frühere Tübinger Kanonist 
Johannes Neumann, der nach dem II. Va-
tikanum dessen Reformimpulse nachhaltig 
unterstützt hat, warnt vor einer legalistisch-
pragmatischen Reduktion der Syndodali-
tät nach demokratischem Vorbild und be-
tont unter Hinweis auf das vom Geist Got-
tes bestimmte Beraten in synodalen Pro-
zessen den Aspekt der Einmütigkeit (un-
animitas) im Glauben.8 Dies schließt kei-
ne demokratischen Verfahren im Abstim-
mungsprocedere aus, lässt aber das Propri-
um des synodalen Beratens als geistlichen 
Prozess deutlich werden. Schon in der Re-
gula Benedicti lässt sich diese Art des Be-
ratens gut ablesen. Dort wird der Abt ver-
pflichtet, den Rat der Brüder bei wichti-

8	 Vgl. Johannes Neumann, Synodales Prinzip. Der größere Spielraum im Kirchenrecht, Freiburg 
i. Br.–Basel–Wien 1973, 89.

9	 Die Regel des Hl. Benedikt; online: http://benediktiner.benediktiner.de/index.php/die-ordens-
regel-des-hl-benedikt/gemeinschaft-unter-regel-und-abt/die-einberufung-der-brueder-zum-
rat.html [Abruf: 02.06.2022].

10	 Vgl. Julia Knop, Decision making – decision taking. Partizipation und Synodalität in katho-
lischer Ekklesiologie, in: Zeitschrift für Pastoraltheologie 40 (2020), 7–18.

11	 Vgl. Anm. 5 und 7.
12	 Weiter grundlegend Hubert Müller, Das Gesetz „zwischen“ amtlichem Anspruch und kon-

kretem Vollzug. Annahme und Ablehnung universalkirchlicher Gesetze als Anfrage an die 
Kirchenrechtswissenschaft, München 1978; ders., Rezeption und Konsens in der Kirche. Eine 
Anfrage an die Kanonistik, in: ÖAKR 27 (1976), 3 – 21.

gen Angelegenheiten zu hören, vor allem 
den Rat der Jüngsten einzuholen. Zu ihnen 
heißt es: „Dass aber alle zur Beratung zu 
rufen seien, haben wir deshalb gesagt, weil 
der Herr oft einem Jüngeren offenbart, was 
das Bessere ist.“9 Am Ende entscheidet der 
Abt, der aber bedenken soll, dass sein Hin-
hören auf den Rat der Brüder ihn davor be-
wahrt, seinen eigenen Willen als den Wil-
len Gottes auszugeben. Darin liegt der tie-
fere Sinn dieser Regel, der das katholische 
synodale Proprium unterstreicht.

Natürlich kann man diese katholische 
Sicht auf Synodalität wie Julia Knop10 kri-
tisch betrachten. Ihr fehlt es an strukturel-
len Konsequenzen aus der synodalen Be-
teiligung von Laien, da es bei der Letztent-
scheidung durch Papst, Bischofskollegium 
und einzelne Bischöfe bleibe. Mit Johannes 
und Thomas Neumann11 kann darauf ge-
antwortet werden, dass keine synodale Be-
ratung dem zuständigen Bischof oder Kol-
legium von Bischöfen die Verantwortung 
für seine Entscheidung abnehmen kann, 
wohl aber essenziell theologisch das mo-
narchische Leitungsmodell der katholi-
schen Kirche durch synodale Beratung in 
der Sache qualitativ stärkt und zu guten Er-
gebnissen führt, da allen Ratgebenden im 
votum consultivum der Geistbeistand und 
damit die Erkenntnis der Wahrheit ge-
schenkt ist. Hinzu kommt auch noch der 
Gedanke der Rezeption:12 Leitungsent-

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse



350

scheidungen der Kirche leben nicht allein 
von der formalen Autorität der bischöfli-
chen Entscheidungsträger, sondern auch 
von der Akzeptanz und Annahme der von 
diesen Entscheidungen betroffenen Gläu-
bigen. Diese erhöht sich, wenn möglichst 
partizipativ viele Gläubige in rechtlich ver-
bindlicher Form im Vorfeld anstehender 
Entscheidungen in die Beratungsprozesse 
eingebunden und ihre Sicht der Dinge ein-
bringen können.

Dies leitet über zur Frage, was Syno-
dalität kirchenrechtlich überhaupt meint 
und was synodale Gremien kirchenrecht-
lich sind (2.) und wie sich hierzu der deut-
sche Sonderweg13 mit dem Synodalen Weg 
verhält (3).

2	 Kirchenrechtliche Basics14

Wie auch in anderen Kontexten verzichtet 
der kirchliche Gesetzgeber auf eine Legal-
definition von Synodalität in den kirchli-
chen Gesetzbüchern. Von daher kommt es 
in theologischen wie kanonistischen Bei-
trägen gelegentlich zu Unschärfen, was 
dieser Begriff wirklich rechtlich bedeutet 

13	 Vgl. Thomas Schüller, „Wo Synode drauf steht, sollte auch Synode drin sein.“ Zu kirchenrecht-
lichen Fragwürdigkeiten des Synodalen Weges, in: Herbert Haslinger (Hg.), Wege der Kirche 
in die Zukunft der Menschen. 50 Jahre nach Beginn der Würzburger Synode (Kirche in Zeiten 
der Veränderung 9), Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2021, 49 –  68; Bernhard S. Anuth, Ein „Gemein-
samer Weg-Weg“!? Kirchenrechtliche Perspektiven eines synodalen Experiments, in: Bernhard 
Anuth / Georg Bier / Karsten Kreutzer (Hg.), Der Synodale Weg. Eine Zwischenbilanz, Freiburg 
i. Br.–Basel–Wien 2021, 47–   66; Norbert Lüdecke, Die Täuschung. Haben Katholiken die Kirche, 
die sie verdienen?, Darmstadt 2021; Heribert Hallermann, Der Synodale Weg im Spiegel seiner 
Satzung, in: KuR 26 (2020), Heft 2, 238 – 254.

14	 Vgl. Stephan Haering, Autorität und Synodalität im Gesetzbuch der lateinischen Kirche, in: 
Christoph Böttigheimer / Johannes Hofmann (Hg.), Autorität und Synodalität, Frankfurt a. Main 
2008, 297–  320.

15	 Vgl. Burkhard J. Berkmann / Tobias Stümpfli, Synodalität und Kollegialität im CIC/1917 und im 
CIC/1983, in: Barbara Krämer / Philipp Thull (Hg.), Der Codex Iuris Canonici im Wandel. Ent-
wicklungslinien vom CIC/1917 bis heute, Würzburg 2021, 161–174.

16	 Stephan Haering, Autorität und Synodalität im Gesetzbuch der lateinischen Kirche (s. Anm. 14), 
299.

17	 Vgl. ebd.

und wie er vor allem vom zweitvatikanisch 
wiederbelebten Terminus der (bischöf-
lichen) Kollegialität15, die ja in synoda-
len Organen und Prozessen wirksam wer-
den kann, zu unterscheiden ist. Von daher 
kann nur durch eine Analyse der Organe, 
die mit dem synodalen Gedanken der ge-
meinsamen Beratung und/oder Entschei-
dung in Verbindung gebracht werden kön-
nen, ermittelt werden, was Synodalität tat-
sächlich kirchenrechtlich meint. Die von 
dem Münchener Kirchenrechtler Haering 
vorgeschlagene Unterscheidung von Syno-
den im engeren Sinn und synodalen Orga-
nen im weiteren Sinn hilft, das breite Feld 
von synodalen Wirklichkeiten kirchen-
rechtlich zu clustern. Danach sind Syno-
den im engeren Sinn die Versammlungen 
von Bischöfen, auf denen durch kollegia-
le Beschlussfassung Lehr- und Leitungs-
entscheidungen getroffen werden.16 Dem-
gegenüber kennzeichnet die Gruppe syno-
daler Organe, dass kirchliche Obere durch 
qualifizierte Beratung von Gläubigen bei 
ihren Leitungsentscheidungen unterstützt 
werden.17 

Zur ersten Gruppe sind die Ökumeni-
schen Konzilien (cc. 336  – 341 CIC) und die 

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse



351

Partikularsynoden (cc. 439 – 446 CIC) zu 
zählen. Ökumenische Konzilien sind ein-
deutig bischöfliche Versammlungen, die 
im gemeinsamen Beraten von Bischöfen 
zusammen und unter ihrem Haupt, dem 
Papst, zu Lehr- und Leitungsentscheidun-
gen kommen. Dabei ist der Papst immer 
Herr des Verfahrens, der ein Konzil zum 
Beispiel einberuft und seine Beschlüsse in 
Kraft setzt. Hier greifen also beim Konzil 
Kollegialität, päpstlicher Primat und das 
synodale Beraten ineinander. Auch die bei-
den Partikularsynoden, einmal das Plenar-
konzil als Versammlung aller Teilkirchen 
einer Bischofskonferenz, bei der nur die 
amtierenden Diözesanbischöfe entschei-
dendes Stimmrecht besitzen, und das Pro-
vinzialkonzil, der Versammlung von Teil-
kirchen einer Kirchenprovinz, bei der auch 
nur die amtierenden Diözesanbischöfe ent-
scheidendes Stimmrecht aufweisen, sind 
Synoden im engeren Sinn. Auf das Plenar-
konzil wird noch im Abgleich zu den Sta-
tuten des Synodalen Weges genauer ein-
gegangen werden. Neben den Diözesan-
bischöfen und beim Konzil dem Papst als 
Bischof von Rom, nehmen bei diesen Sy-
noden im engeren Sinn auch noch weitere 
Teilnehmer:innen teil, die jedoch nur be-
ratendes Stimmrecht besitzen bzw. als Gäs-
te den Beratungen ohne Interaktionsmög-
lichkeit beiwohnen dürfen. Diese Formen 
der Synodalität sind also immer zeitlich 
begrenzte Veranstaltungen, so dass ich –  
wie vereinzelt18 vorgeschlagen – die Insti-
tution der Bischofskonferenz (cc. 447–   459 
CIC), die kirchenrechtlich eine dauerhafte 
Einrichtung ist, nicht zu den Synoden im 
engeren Sinn zählen möchte. Der Bischofs-

18	 Vgl. ebd., 303 –305.
19	 Vgl. Michael Seewald / Thomas Schüller, Die Lehrkompetenz der Bischofskonferenz. Dogmati-

sche und kirchenrechtliche Perspektiven, Regensburg 2020.
20	 Vgl. Christoph Ohly, Diözesansynode. Kirchenrechtliche Streiflichter zu einer traditionsreichen 

Kirchenversammlung, in: Trierer Theologische Zeitschrift 122 (2013), 239 –257.

konferenz als Ort bischöflicher Kollegiali-
tät werden von Rechts wegen bestimmte 
Lehr- und Leitungskompetenzen zugewie-
sen bzw. sie können ihr von Seiten Roms 
auf Antrag gewährt werden. Sie sind weit-
gehend Ausübung von bischöflicher Kolle-
gialität, aber auch nichtbischöfliche Vor-
steher von Teilkirchen entscheiden mit.19 

Neben diesen Synoden im engeren 
Sinn gibt es einige synodale Organe, bei 
denen die Oberen bzw. die Bischöfe sich 
beraten lassen, bevor sie ihre Leitungsent-
scheidungen treffen. Einige dieser Organe 
wie der Diözesanpastoralrat (cc. 511–  514 
CIC) sind fakultativ, andere hingegen wer-
den vom päpstlichen Gesetzgeber zwin-
gend vorgeschrieben. Hier sind Diözesan-
vermögensverwaltungsrat (cc. 492 –  493 
CIC), Priesterrat (cc. 495  – 501 CIC), Kon-
sultorenkollegium (c. 502 CIC) und eben 
auch die in deutschen Breitengraden lei-
der nur selten erfahrbare Diözesansyno-
de20 (cc. 460  –  468 CIC) zu nennen. Bei 
den diözesanen Räten wie auch bei den 
pfarrlichen Räten pfarrlicher Pastoralrat 
(in Deutschland: Pfarrgemeinderat; c. 536 
CIC) und pfarrlicher Vermögensverwal-
tungsrat (c. 537 CIC) ist je nach den Par-
tikulargesetzen oder Statuten zu schau-
en, ob diese Gremien nur fakultativ bera-
ten oder zwingend beraten oder in Einzel-
fällen auch um ihre Zustimmung anzuge-
hen sind, soll ein bischöflicher Rechtsakt 
nicht ungültig sein. Hier steht c. 127 CIC 
im Hintergrund, der diese Varianten einer 
rechtlich zwingenden Beratung oder so-
gar Zustimmung auflistet und rechtlich er-
möglicht. Auf universalkirchlicher Ebene 
erfährt gerade im aktuellen Pontifikat die 

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse



352

rechtsgeschichtlich noch junge Bischofssy-
node (cc. 342 – 348 CIC) eine gewisse Auf-
wertung, die neben Bischöfen auch Teil-
nehmer:innen kennt, die zum Teil mit-
beraten dürfen. Obwohl der Papst der Bi-
schofssynode in Einzelfällen Leitungsent-
scheidungskompetenz zuweisen könnte  
(c. 343 CIC), ist dies bisher auch unter 
Franziskus noch nicht geschehen. Somit 
bleibt die Bischofssynode wohl eher ein 
reines Beratungsorgan des Papstes, das 
ihn, wenn er es will, beraten darf, aber in 
der Regel keine Entscheidungen trifft, son-
dern „nur“ Ratschläge erteilt.

Diese wenigen Hinweise zeigen, dass 
es kodikarisch, aber auch durch partikula-
res Recht, vielfältige Formen der synoda-
len Beratung, aber auch Entscheidung gibt, 
die den Gedanken des gemeinsamen Rin-
gens von Bischöfen und Gläubigen um den 
richtigen Weg der Kirche in einem geist-
lichen Miteinander rechtlich absichern. 
Umso bedauerlicher ist es, dass zum Bei-
spiel im deutschsprachigen Raum nur sel-
ten Diözesansynoden durchgeführt wer-
den, welche die Chance bieten, die eine Di-
özese betreffenden wichtigen Zukunftsfra-
gen gemeinsam mit dem Bischof zu bera-
ten. Eher konnte man in den letzten Jahr-
zehnten beobachten, dass Diözesanbischö-
fe selbst gestrickte pseudosynodale Prozes-
se in ihren Bistümern durchführten, die 
keinerlei Verbindlichkeit der Beratungser-
gebnisse generierten, aber den Effekt hat-
ten, das Kirchenvolk zu beruhigen.21 Da-
von kann man auch bei dem Synodalen 
Weg sprechen, der zurzeit in Deutschland 

21	 Vgl. Friedolf Lappen, Vom Recht zu reden und vom Recht gehört zu werden. Synoden und 
Foren als Mittel der Teilhabe der Gläubigen an den Leitungsfunktionen der Kirche in Deutsch-
land (Beihefte zum Münsterischen Kommentar zum Codex Juris Canonici 46), Essen 2007.

22	 Vgl. Anm. 13 und Thomas Neumann, Synodalität „Down Under“ (s. Anm. 5).
23	 Vgl. Mary Pierre Wilson / Mary Judith O’Brien, Provincial and plenary councils: Renewed inter

est in an ancient institution, in: The Jurist 65 (2005), 241– 267.
24	 Vgl. c. 443 CIC mit einer umfänglichen Auflistung der Teilnehmer:innen.

durchgeführt und auch weltkirchlich auf 
ein zumeist kritisches Echo gestoßen ist. 
Von ihm soll abschließend im Abgleich 
zum Plenarkonzil die Rede sein.

3	 Täuschung, Simulation oder 
eine neue Form des synodalen 
Beratens? – der Synodale  
Weg im Spiegel der kirchen-
rechtlichen Kritik22

Wenngleich Plenarkonzilien in der jüngs-
ten Vergangenheit nur selten abgehal-
ten wurden,23 so sind sie doch teilkirch-
liche Synoden, bei denen ihre Vorsteher 
mit entscheidendem und weitere Teilneh-
mer:innen24 mit beratendem Stimmrecht 
ohne thematische Begrenzung und mit der 
Möglichkeit, für alle Diözesanbischöfe ei-
ner nationalen Bischofskonferenz binden-
de Partikulargesetze zu beschließen, wich-
tige Entscheidungen für eine bestimm-
te Region der Weltkirche treffen können. 
Im Unterschied zu den Bischofskonferen-
zen, die ausschließlich bischöfliche Organe 
sind und nur gesetzlich zugewiesene ein-
zelne Materien rechtlich entscheiden und 
in begrenztem Umfang auch lehren kön-
nen, sind Plenarkonzilien mehr Versamm-
lungen der Teilkirchen einer Bischofskon-
ferenz, an denen in einem gestuften Ver-
fahren alle beraten (votum consultivum) 
und die Bischöfe anschließend auf der 
Grundlage der Beratungen entscheiden 
(votum deliberativum) können. Das Kon-
vokationsrecht liegt bei der Bischofskonfe-

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse



353

renz (cc. 439 § 1 i.V.m. c. 441 Nr. 1 CIC), 
bedarf aber der römischen Recognitio. Von 
daher muss die Bischofskonferenz Gründe 
und beabsichtige Themen in Rom bei der 
Einreichung ihrer Einladungsabsicht an-
melden. Umstritten ist, ob auch die Statu-
ten rekognosziert werden müssen.25 Auch 
die legislativen Akte des Plenarkonzils  
(c. 445 CIC) bedürfen der römischen Re-
cognitio, wobei sich diese ausschließlich 
auf die Vereinbarkeit dieser Rechtsakte mit 
dem übergeordneten Recht beschränkt. 
Über die nicht legislativen Beschlüsse ei-
nes Plenarkonzils sind die römischen Be-
hörden nur zu informieren.

Diese wenigen Hinweise auf die kir-
chenrechtliche Gestalt eines Plenarkonzils, 
gelegentlich auch Nationalsynode genannt, 
lassen erahnen, warum die deutschen Bi-
schöfe und das Zentralkomitee der deut-
schen Katholiken (ZdK) mit dem „Syno-
dalen Weg“ (SW) einen rechtsfreien, un-
verbindlichen und in seiner Konsequenz 
folgenlosen Weg in Antwort auf die in 
der MHG-Studie26 identifizierten systemi-
schen Ursachen für sexuellen Missbrauch 
in der Kirche gehen. Themen wie die Wei-
he von Frauen zu Priesterinnen, ein radi-
kaler Wandel in der katholischen Sexual-
moral, die Aufhebung des Pflichtzölibates 
und die Entkoppelung von Leitungsgewalt 
und Weihegewalt in den vier Foren des SW 

25	 Bejahend Heribert Hallermann, Der Synodale Weg im Spiegel seiner Satzung (s. Anm. 13), 241; 
verneinend Thomas Neumann, Synodalität „Down Under“ (s. Anm. 5).

26	 https://www.dbk.de/themen/sexualisierte-gewalt-und-praevention/forschung-und-aufarbei-
tung/studien/mhg-studie [Abruf: 05.08.2022].

27	 Theologe Schüller, „Synodaler Weg“ kirchenrechtlich ein „Nullum“; online: https://chrismon.
evangelisch.de/nachrichten/47184/theologe-schueller-synodaler-weg-kirchenrechtlich-ein-
nullum [Abruf: 13.06.2022], und Thomas Schüller, „Wo Synode drauf steht, sollte auch Synode 
drin sein“ (s. Anm. 13), 66.

28	 Vgl. Heribert Hallermann, Der Synodale Weg im Spiegel seiner Satzung (s. Anm. 13), 242.
29	 Vgl. Art. 11 Abs. 5 der Satzung des SW: „Beschlüsse der Synodalversammlung entfalten von sich 

aus keine Rechtswirkung. Die Vollmacht der Bischofskonferenz und der einzelnen Diözesan-
bischöfe, im Rahmen ihrer jeweiligen Zuständigkeit Rechtsnormen zu erlassen und ihr Lehramt 
auszuüben, bleibt durch die Beschlüsse unberührt.“

sind von so grundsätzlicher Bedeutung 
für die Weltkirche, dass sie nicht von ei-
nem kirchenrechtlich ordnungsgemäß in-
stallierten Plenarkonzil hätten beraten und 
beschlossen werden können. Hierzu hätten 
die römischen Dikasterien wohl nie ihre 
Zustimmung gegeben. Der Preis, der dafür 
bezahlt wird, ist allerdings hoch. Mit dem 
„rechtlichen nullum“27, wie ich den SW be-
zeichnet habe, ist die Unverbindlichkeit 
der Beratungsergebnisse in die aufwändi-
gen Beratungen eingepreist. Nach der Sat-
zung des SW, die als bloße Konventional-
ordnung, nicht aber als bindendes kirchen-
rechtliches Statut (c. 94 CIC) rechtlich ein-
zuordnen ist,28 entfalten die Beschlüsse des 
SW keine Verbindlichkeit für die Diöze-
sanbischöfe.29 Die Diözesanbischöfe sind 
völlig frei im Umgang mit den Beschlüs-
sen des SW. Dies ist im Ergebnis umso be-
dauerlicher, wie die bisherigen Beratungen 
und gefassten Beschlüsse, vor allem der 
Orientierungstext des Präsidiums des SW 
in zweiter Lesung, sich durch hohe theolo-
gische Qualität und Zeitgenossenschaft auf 
der Höhe der aktuellen gesellschaftlichen 
und wissenschaftlichen Diskussionen aus-
zeichnen. Es braucht nicht viel Fantasie, um 
im Nachgang der Beratungen auf dem SW 
die faktischen Enttäuschungen der Gläubi-
gen zu prognostizieren, die sich von diesen 
Beschlüssen eine Veränderung in substan-

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse



354

ziellen Feldern der Kirche und ihrer lehr-
amtlichen Entscheide der Vergangenheit 
erhofft haben. So unterscheidet sich recht-
lich, aber auch in seiner Folge kirchenpoli-
tisch der SW nicht von den vielen diözesa-
nen Beratungsformaten in den letzten drei 
Jahrzehnten in den deutschsprachigen Di-
özesen, bei denen wegen der römischen 
Themenrestriktion für Diözesansynoden, 
keine Diözesansynoden durchgeführt, 
sondern nur Alibiveranstaltungen mit sy-
nodalem Touch als Beruhigungspillen für 
das Kirchenvolk verabreicht wurden. Der 
um kein klares Wort verlegene ehemali-
ge Bonner Kirchenrechtler Norbert Lü-

30	 Norbert Lüdecke, Die Täuschung (s. Anm. 13), 245.
31	 Vgl. Papst Franziskus, Apostolische Konstitution „Episcopalis communio“ vom 15.09.2018; 

online: https://www.vatican.va/content/francesco/de/apost_constitutions/documents/papa-fran 
cesco_costituzione-ap_20180915_episcopalis-communio.html [Abruf: 13.06.2022].

decke spricht bei diesen diözesanen Pro-
zessen wie auch dem SW von „Partizipa-
tionssimulation“ und testiert den Gläubi-
gen, die auf den SW setzen, eine Form von 
„kollektiver Regression“30. Inwiefern Be-
ratungsprozesse wie auf dem SW trotz ih-
rer rechtlichen Unverbindlichkeit faktisch 
doch Wirkungen evozieren werden, wird 
die Zukunft zeigen. Als Theologe, nicht als 
Kirchenrechtler, traue ich dem guten Ar-
gument, das sich durchsetzen wird, weiß 
aber auch, dass die hierarchische Macht, 
dem guten Argument zur praktischen Um-
setzung zu verhelfen oder eben auch nicht, 
allein in den Händen der Bischöfe und 
des Papstes liegt. In dieser unaufhebbaren 
Spannung leben Gläubige schon seit langer 
Zeit und es ist nicht erkennbar, dass sich 
daran in naher Zukunft etwas ändern wird.

4	 Ausblick

Papst Franziskus ist erkennbar bemüht, 
das synodale Element in der katholischen 
Kirche zu stärken. Dies zeigt sich in seinen 
gesetzgeberischen Akten, die die stärke-
re Einbeziehung der Gläubigen im Vorfeld 
von Bischofssynoden zum Ziel haben.31 
Ihm geht es um die rechtlich verbindli-
che Einholung des sensus fidelium im Vor-
feld von Bischofssynoden, aber eben auch 
Plenarkonzilien, bei denen auch nichtkle-
rikale Gläubige durch ein votum consulti-
vum zur Einmütigkeit von kirchlichen Lei-
tungsentscheidungen durch Bischöfe sub-
stanziell beitragen können. Das Demokra-
tische an diesen Prozessen ist die Form der 
Abstimmung, mit der ein votum consulti-
vum der Gläubigen ermittelt wird. Das Ka-

Weiterführende Literatur:
Markus Graulich / Johanna Rahner (Hg.), 
Synodalität in der katholischen Kirche. Zur 
Diskussion um eine synodale Kirche, Frei-
burg i. Br.–Basel–Wien 2020. Dieser Band 
beleuchtet aus verschiedenen fachwissen-
schaftlichen Perspektiven das Papier der 
Internationalen Theologischen Kommissi-
on zur Synodalität und kann Stärken, aber 
auch Schwächen dieses Papiers aufzeigen 
und somit Potenziale einer synodalen Kir-
che beschreiben.
Gregor Maria Hoff / Julia Knopp / Benedikt 
Kranemann (Hg.), Amt – Macht – Litur-
gie. Theologische Zwischenrufe für eine 
Kirche auf dem Synodalen Weg (QD 308), 
Freiburg i. Br.–Basel–Wien 2020. Der Band 
greift Themen aus dem Synodalen Weg auf 
und beleuchtet die Fragen von Macht und 
Amt schwerpunktmäßig aus liturgiewis-
senschaftlicher Perspektive.

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse



355

tholische an diesen synodalen Prozessen ist 
zum einen, dass dieses Beraten ein wahr-
haft geistlicher Prozess sein soll, und zum 
anderen, dass an dessen Ende die zur Ent-
scheidung befugten Bischöfe in möglichst 
kluger Einbeziehung des Rates der Gläubi-
gen die Entscheidungen verbindlich tref-
fen. Je mehr dieses Wechselspiel von Rat 
und Entscheiden gelingt, umso mehr dür-
fen Bischöfe darauf hoffen, dass die Gläu-
bigen ihre Entscheidungen auch rezipie-
ren. Thomas Neumann32 kann am Beispiel 
der Australischen Bischofskonferenz über-
zeugend aufzeigen, wie es den australi-
schen Bischöfen bei gleicher Ausgangslage 
zu Deutschland augenscheinlich gelungen 
ist, ein Plenarkonzil nach Kirchenrecht mit 
substanziellen Ergebnissen durchzufüh-
ren, wobei dieser Prozess noch andauert. 
Es lohnt sich also durchaus, den Blick welt-
kirchlich zu weiten und auf gute Erfahrun-
gen in anderen Kontinenten zu schauen.

Der Autor: Thomas Schüller, geb. 1961 in 
Köln, Studium der Kath. Theologie und Kir-
chenrechtswissenschaft in Tübingen, Inns-
bruck, Bonn und Münster; 1987–1993, wis-
senschaftliche Hilfskraft und ab 1991 wis-
senschaftlicher Mitarbeiter am Kirchen-

32	 Vgl. Thomas Neumann, Synodalität „Down Under“ (Anm. 5).

rechtlichen Seminar der Katholisch-Theo-
logischen Fakultät der Universität Bonn; 
ab 1993 bis 2009 Leiter der Stabsstelle Kir-
chenrecht und Bischofsnotar im Bischöfli-
chen Ordinariat Limburg, zugleich Kirchen-
anwalt (Promotor iustitiae) am Bischöf-
lichen Offizialat Limburg und von 1997 
bis 2001 Persönlicher Referent von Bischof 
Franz Kamphaus; seit 2009 Direktor des In-
stituts für Kanonisches Recht und zugleich 
Universitätsprofessor für Kirchenrecht und 
kirchliche Rechtsgeschichte an der Katho-
lisch-Theologischen Fakultät der Westfäli-
schen Wilhelms-Universität Münster; Pu-
blikationen (Auswahl): Die Barmherzigkeit 
als Prinzip der Rechtsapplikation in der Kir-
che im Dienste der salus animarum. Ein ka-
nonistischer Beitrag zu Methodenproblemen 
der Kirchenrechtstheorie (FKRW 14), Würz-
burg 1993; zusammen mit Michael Böhnke, 
Zeitgemäße Nähe. Evaluation von Modellen 
pfarrgemeindlicher Pastoral nach c. 517 § 2 
CIC (Studien zur Theologie und Praxis der 
Seelsorge 84), Würzburg 2011; zusammen 
mit Michael Seewald (Hg.), Die Lehrkom-
petenz der Bischofskonferenz. Dogmatische 
und kirchenrechtliche Perspektiven, Regens-
burg 2020; GND: 1012187918.

Schüller / Kirchenrechtliche Spielräume und Begrenzungen synodaler Prozesse


